

# الثنائيات الضديّة في المفضّليات

# المدرّس / الدكتور سعد سامي محمد الكلية التربوية المفتوحة / مركز البصرة

#### الملخص

الحياة .

تعرض هذه الدراسة لموضوعة الثنائيات الضدية التي تسجل حضورها اللافت في نصوص المفضليات، تلك الثنائيات القائمة على الاختلاف والتضاد بين مفردتين مودتين محاول الباحث أن يرصد حركتها ويقف عند تمظهراتها ليكشف عبرها عن طبيعة موقفه من الآخر ورؤيته للحياة والأشياء فعرض في المبحث الأول لثنائية حضور والغياب في عالم الأطلال وتناول في المبحث الثانية الشيب والشباب، أما المبحث الثالث فوقف عند ثنائية الموت عند

#### التمهيد

الثنائيات الضدية ( تأصيل المفهوم والمصطلح )

# الثنائية لغة:

الثنائية في اللغة مؤنث ثنائي مشتق من (ثنى) ، ينثني وهو تكرير الشيء مرتين أو جعله شيئين متوالين أو متباينين ، وذلك قولك ( ثنيت الشيء ثنياً ) .(١)

# الثنائية اصطلاحاً:

الثنائي هو (من الأشياء ما كان ذا شقين.. والثنائية القول بزوجية المبادئ المفسرة للكون وتعاقبها او ثنائية الواحد والمادة من جهة ما، هي مبدأ العدم واليقين أو

ثنائية الواحد وغير المتناهي عند الفيثاغوريين ) . (٢) الفيثاغوريين ) التضاد لغة ً:

تدور دلالة التضاد في المعاجم العربية حول معنى الخلاف، ذلك أنَّ (ضد الشيء وضديده: خلافه)

#### التضاد اصطلاحاً:

يعد سيبويه من أوائل العلاء اللذين عرضوا لموضوعة التضاد، وخصّه بالذكر في كتابه بقوله (أعلم من أن كلامهم اختلاف اللفظتين لا اختلاف اللفظين الختلاف اللفظين واحد واتفاق اللفظين واحد المعنيين ، فاختلاف اللفظيين لاختلاف المعنيين ، فاختلاف اللفظيين لاختلاف المعنيين ، فاختلاف اللفظيين لاختلاف المعنيين هو نحو : جَلَسَ ، وَذَهَبَ ، واختلاف اللفظيين والمعنى واحد نحو : ذَهَبَ اللفظيين والمعنى واحد نحو : ذَهَبَ وانطلق ، واتفاق اللفظتين والمعنى المؤجدة ، ووجدْت إذا أردت وجدان الضّالة ) . (ئ)

فالتضاد هو دلالة اللفظ الواحد على معنيين كل منها ضد الآخر (٥) ويرى بعضهم أنّه (نوع من الاشتراك اللفظي) (١)

ولاشك أنّ الثنائيات هي فكرة قديمة ، فكل شيء في الكون قائم على ثنائية الشيء ونقيضه كالليل والنهار والنور والظلام والذكر والنها والمنتى والحياة والموت... وليس والأنشى والحياة والموت... وليس أدل على ذلك قوله تعالى { وَمِن كُلِّ قَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ } أدل على المنافق في المدرس البلاغي والنقدي الحديث ويعد العالم اللغوي فردينانو دي وظفوا تلك الثنائيات في دراساتهم وظفوا تلك الثنائيات في دراساتهم اللغوية ، منطلقاً من مفهوم (الرؤية الثنائية المزدوجة للظواهر) (١)

وأشار ديفيد ديتش بهذا الصدد الى فاعلية تلك الثنائيات وجدواها في أحداث (التوازن أو التآلف بين الصفات المتضادة أو المتضاربة، فهي توفق بين المؤتلف والمختلف والعالم المحسوس والفكرة والصورة والفرد والنموذج والطريف والتليد وتجمع حالة من الانفصال غير عادية الى درجة من النظام عالية) (٩)

درجة من النظام عالية الخلك أنّ العلاقات بين الثنائيات (قد تكون علاقات نفي وسلب وتضاد مطلق.... وقد تكون علاقات

عند وقوفها على الأطلال تستشعر وطأة الزمن وحاضرها السالب، لذلك فهي تستدعي الماضي الجميل، اللذي يمثل حضورا لتواجه عفاء الحاضر، ولعلّ ما يسترعي انتباهنا في احايين كثيرة هي مشاعر الحزن والبكاء التي تطلقها الذات الشاعرة وهي هنا لا تبكي ماضيها الذاهب بل حاضرها السالب (۱۱)

وله ذا فإنّ النص الطلي يمثل عالما زاخراً ومكتنزاً بالثنائيات المتضادة ، فهو عالم يجمع بين المتضادة ، فهو عالم يجمع بين الحركة والسكون والموت والحياة والوجود والعدم ، إذ عبره ( تنتقل النات من مستوى اللقاء الى الفراق ) (۱۲۱) ، فتجربة الأطلال تكشف عن عمق مأساة الذات الشاعرة ، فهي عمق مأساة الذات الشاعرة ، فهي تعد كوناً حافلاً بالثنائيات المتضادة ويمكن رصد حركتها وتمظهراتها عند العديد من شعراء المفضليات ، يقول المخبل السعدى : (۱۳)

توسط تهدف الى إعادة الخلق عبر التحول والتحويل) (١٠٠)

ومن هنا فإنّ البحث يسعى الى استكشاف تلك الثنائيات وبيان دلالتها في نصوص المفضليات عسر إعادة قراءتها قراءة نقدية تستهدف بنيـة النصـوص ذاتها ، وإنْ كان التحري عن تلك ( الثنائيات ورصد حركتها وبيان خباياها ليس أمرأ هيناً طالما أنّ تلك النصوص تعود الى شعراء تختلف توجهاتهم وتتباين البيئات التي ينتمون إليها ولاشك ان نصوص المفضليات تحمل بين طياتهم ثنائيات ضدية متعددة غير أنّ البحث سيقف عند أكثرها حضوراً وأثراً في الكشف عن مو قـف الـذات الشـاعرة إزاء الأشـياء ، وقد تضمن المبحث ثلاثة محاور: المبحث الأول: ( الطلل ثنائيه الغياب ضد الحضور)

للأطلال حضورها اللافت في ذاكرة ووعي الشاعر العربي القديم ، فهي من الافتتاحيات البارزة في القصيدة العربية القديمة ، ذلك أنّ الأكثر تجسيداً لأحاسيس الشاعر وتجربته الذاتية ، فالذات الشاعرة

فَصَبا وَليسَ لَن صَبا حِلمُ عَيني فَهاءُ شؤونِ اسَحِمُ سِلكِ النِظام فَخانَهُ النَّظُ مُ سِّيدانِ لَم يَدرُس لَها رَسْمُ عَنهُ الرِياحَ خَولِلْا سُحمُ أعضادُهُ فَثَوروى لَهُ جَدمُ أمطارُ مِن عَرَصاتِها الوَشمُ تَلطَ تَلطَ مِن عَرَصاتِها الوَشمُ تَلطَ مِن عَولَ رُسومِها البَهمُ غِزلانِ حَولَ رُسومِها البَهمُ سَلَفٌ يَفُلُ عَددُوها فَدحُمُ

ذكرَ الرَّبابَ وَذِكرُ ها سُقمُ وَإِذَا أَلَمَّ خَيـــالْهُا طُرِفَت ۲ كَاللُّؤلُّؤ المَسجور أُغفِلَ فَي ٣ وَأُرى هَا داراً بأُغدَرَةِ الـ إلّا رَماداً هامِداً دَفَعَت وَبَقِيَّةُ النُّوعِ الَّذِي رُفِعَت فَكَأَنَّ ما أَبقى البَوارِحُ وَالـ ٧ تَقرو بها البَقَرَ المُسارِبُ وَإِخ ٨ وَكَأَنَّ أَطلاءَ الجَـــآذِرِ وَالـ ٩ وَلَقَد تَحِلُّ بِهَا الرّبِابُ لَهَا 1.

ينطوي المشهد الطلى في قصيدة المختل السعدي على ثنائيتين ضديتين هما ثنائية الحضور والغياب ، فالذات الشاعرة في زمنها الماضي كانت فاعلة وتنعم بلقاء الحبيبة ، أما في زمنها الحاضر فهو زمن اللافعل، إذ يستولى عليها الحزن وتستشعر الفقد بعد رحيل الحبيبة فاستحال حضورها غيابا فليس أمامها من سبيل إلاّ التذكر فالطلل هـو ( مـكان يطلـق منـه الشـاعر الى مكان الذكرى والحلم ) (١٤) ، والذكري تشير لواع الذات الشاعرة فيلفُّها الحزن وليس لها من قدرة على مواجهة حالة الفقد هذه سوى البكاء ( البيت الثاني ) ، ( فالشاعر

عند وقوف الطلل يستشعر معنى التحول الذي يلم بالموجودات التحول الذي يلم بالموجودات فينتقل من حال الى حال ، من الحياة الى العمران الى الخراب ، من الحياة الى الموت ) (١٠) ولعل ما أثار الشاعر وزاد من حالة التوتر التي تعتريه هو أنّ أجزاء المكان لم تمنح جميعها ، إذ لازالت بعض أجزائها شاخصة تهيج الذكرى .

البيت الرابع: (وارى لها داراً - لم يدرس لهارسم)

وتبدو ثنائية الحضور والغياب جلية في هذا المشهد الطلي فالديار كانت عامرة ثم استحالت الى فناء، فالحركة الأولى تبدأ بالزمن الماضي: (ذكر الرباب) ويقابلها في البيت

ماضينا، ولكنه لا يفصلنا تماماعن هذا الماضي ولم لم يكن الماضي عملا ثقيلا يرين على كاهل الإنسان، لما كان الزمان قيدا بغيضا أو حدا أليها، فنحن نضيق ذرعا بالزمان، لأننا نشعر بأنه لا يسير إلا في اتجاه واحد ولا يقبل الإعادة بأي حال من الأحوال ولا سبيل الى محوه او القضاء عليه .. وربها كان أقسى من استحالة عودة الماضي وعجز ألم يعانيه هو ذلك الألم المنبعث من استحالة عودة الماضي وعجز الإنسان في الوقت نفسه عن إيقاف سيرالزمان) (١٦)

وتبدو الثنائيات الضدية فاعلة في الكشف عن تجربة الفقد التي يعانيها الشاعر في مشهد الأطلال ويمكن أن نستشف ذلك بوضوح في

الرابع حركة الفعل في الزمن الماضي (ذكر - أرى ) فصورة الحبيبة تبدو حاضرةً في ذاكرة الشاعر غير قابلة للنسيان اذ يشبه خيالها الذي لا يغادره أبدا بالوشم، والملاحظ أنَّ الخيال هـ و طبيعـة اللاوجـ و د في حين أنَّ الوشم طبيعة البقاء وحركة الحبيبة ورحيلها عن المكان تقابلها حركة ضدية أخرى تتمثل في إدلال الحيوانات (البقر والآدام) في المكان غياب الحبية - حضور الحيوان وهنا يمكن القول: ان الشاعر أراد لهذا الطلل الذي يمثل الماضي البقاء والخلود ، فالرماد علامة رامزة للفناء والانمحاء وهمو يتضاد مع الوشم الذي هو علامة دالة على البقاء، ذلك أن الزمان ينأى بنا عن

## قصيدة الشاعر المرقش الأصغر الذي يفتتحها قائلا: (١٧٠)

غَدا من مُقام أَهْلُهُ وتَرُوَّ حُسوا جَآذِرُها بِالجَوِّ وَرُدٌ وأَصْبَحِ أَلْمَ ورَحْلِي ساقِطٌ مُتَزَحْزِحُ إِلَا هُوَ رَحْلِي ساقِطٌ مُتَزَحْزِحُ إِذَا هُوَ رَحْلِي والبِلادُ تَوضَّحُ فَيُدِثُ أَشْجَاناً بِقَلْبِكَ تُحُرَحُ فَلُوْ أَنَّهَا إِذْ تُدْلِيجُ اللَّيْسَلَ تُصْبِحُ ووجْدِي بها إِذْ تَحْدُرُ الدَّمْعَ أَبْرَحُ تُعَلَّى على النَّاجُودِ طَوْراً وتُقْسدَحُ يُطسانُ عليها أَنْ مَلَيْ وَتُورَقَحُ يُطسانُ عليها فَ السَّوقِ مُرْبِحُ لِيلَانِ يُدْنيها من السُّوقِ مُرْبِحُ طَسويناهُ حِيناً فهوَ شِرْبُ مُلوَّحُ طَسويناهُ حِيناً فهوَ شِرْبُ مُلوَّحُ طَسويناهُ حِيناً فهوَ شِرْبُ مُلوَّحُ

ا أُمِنْ رَسْمِ دارِ ماءُ عَيْنَيكَ يَسْفَحُ
ا تُرَجِّي بِهَا خُنْسُ الظِّباءِ سِخالهَا
ا تُرَجِّي بِهَا خُنْسُ الظِّباءِ سِخالهَا
ا أُمِنْ بِنْتِ عَجْلانَ الخَيالُ المُطرَّحُ
فللَّا انْتَبَهْتُ بالخَيالِ وراعَنِي
و ولكِنَّهُ زَوْرٌ يُيَةً ظُ نائِها ومَنْزِلٍ
بِكُلِّ مَبِيتٍ يَعتَرِينا ومَنْزِلٍ
بِكُلِّ مَبِيتٍ يَعتَرِينا ومَنْزِلٍ
فولَّتْ وقد بَثَّتْ تباريحَ ما تَرى
وما قَهْوَةٌ صَهْباءُ كالمِسْكِ ريحُها
ومَا قَهْوَةٌ صَهْباءُ كالمِسْكِ ريحُها
ومَا قَهْوَةٌ مَنْ مِبْاءِ اللَّنِّ عِشْرِينَ حِجَّةً
اللَّهُ عَشْرِينَ حِجَّةً

الحيوان يمشل وجوداً من نوع آخر وهكذا تؤدي تلك الثنائيات دوراً مهاً في عالم الأطلال بعدها الوسيلة الناجعة للكشف عن البنية العميقة للنص ومن هنا يمكن القول ان الثنائيات الضدية تشكل (بنية مركزية فاعلة تكشف عبر وظيفتها أنهاط الأنساق المتضادة داخا الخطاب إذ تتحد الضديات عند الشاعر لخلق تصورات معينة عياه الكون والحياة) (١١)

ومن هنا يتراءى لنا أن الشاعر حاول في هذا السياق أن يوظف

ان عالم الأطلال الذي يصوره المرقس الأصغر يكشف عن زمنين المرقس الأصغر يكشف عن زمنين متضادين الزمن الزمن الأول زمن الماضي (حضور الحبيبة)، أما الزمن الثاني وغياب الحبيبة عن المكان يقابله حضور (الحيوان الضباء والبقر الوحش) الذي يجسد حضورها علامة من علامة من علامات علامة من المكان فالمكان الطلل أضحى رمزاً للموت والحياة في الوقت عينه فرحيل الحبيبة علاقة دالة على الموت والعفاء وحضور دالة على الموت والعفاء وحضور دالة

الحبيبة الراحلة عن المكان ما هو إلا عاولة من محاولات النذات الشاعرة للتخفيف عن معاناتها فضلاعن ذلك فهو يؤدي وظيفة في العمل الشعري اذيغني النص ويضفي على القارئ صفة التشاركية التي تجعله يستشعر معاناة الشاعر وما ينتابه من ألم نفسي وشعور بالحيف إزاء حالة الفقد هذه (١٩)

والملاحظ أنّ الشعراء بارتدادهم الى الماضي وكأنهم يستعيدون قوة الإرادة والرغبة أمام قسوة الواقع والظرف الندي يحيط بهم من كل مكان . (۲۰) وتبدو ثنائية الحضور والغياب جلية في عالم الأطلال عند المرقش الأكبر إذ يقول: (۲۱)

عُشُورَةً باتَتْ عليَّ إِغْفائِها ما بَيْنَ مُصْبَحِها إلى إِمْسائِها حالَتْ قُرى نَجْرانَ دُونَ لِقائِها في دارِ كَلْبٍ أَرْضِها وسَهائِها خَوْدٍ كَرِيمَةٍ حَيِّها ونسائها قبل الصَّباحِ كرِيمةٍ بسِبائِها تَمْضِي سَوابِقُها عَلَى غُلُوائِها خُلِقَتْ مَعَاقِمُها عَلَى مُطوائِها خُلِقَتْ مَعَاقِمُها عَلَى مُطوائِها تَمْدِى الجيادَ غَداةً غِبِّ لِقائِها تلك الثنائيات ليكشف من خلالها عن حالة الفقد التي تعتريه بعد رحيل الحبيبة وذلك ان رحيلها عن المكان في عالم (الواقع) - يقابله حضورها في عالم (الرؤية) إذ تبدو صورتها حاضرة في كل أرجاء المكان (بنت عَجْلانَ الخيالُ المُطَرَّحُ.....

فالأنا الشاعر يستدعي صورة الحبيبة الغائبة أثناء النوم ولكنه حينها انتبه لم يجد إلا رحله!

ومن هنا يمكن القول أنّ لجوء الشاعر الى استحضار خيال الحبيبة هو بمثابة تعويض عن حالة الفقد التي يعتريه والحزن الذي يلفيه بعدما رحلت عنه الحبيبة ، وبالتالي يكون هذا الاستدعاء الوهمي لصورة

- ١ ما قلتُ هَيَّجَ عَيْنَهُ لِبُكَ أَبِها
- ٣ سَفَهًا تَذَكُّرُهُ خُويكَةً بَعْدَ مَا
- ٤ واحْتَلَّ أَهْلِي بِالكَّثِيبِ وأَهْلُها
- ه يا خَوْلَ ما يُدْرِيك رُبَّــتَ حُرَّةٍ
- ٦ قدبِتُّ مالِكَها وشارِبَ رَيَّــةٍ
- ٧ ومُغِيرَةٍ نَسْجَ الجَنُوبُ شَهِدْتُها
- ٨ بمُحالةٍ تَقِصُ الذَّبابَ بطَرْفِها
  - ٩ كَسَبِيبَةِ السِّيرَاءِ ذاتِ عُلللَةٍ

العدد / ٢٥ كانون الثاني ٢٢٠٦٩

إنَّ عالم الأطلال هو عالم الضد الذات في الحياة فالمرقش الأكبر تثيره تستشعر إزاءه الذات الشاعرة بالفقد لواعج الحزن عندما يقف في ارجائه فهو رمز الموت في مواجهة رغبة فسيتحضر صورة الحبيب (خولة)

فيجهز بالبكاء مُبدياً حسراته لذكريات مرت ويستولى عليه الهم فلا يستطيع النوم فكل شيء في عالم المكان ( الطلل ) يقوم على الضد الماضي × الحاضر

غياب الحبيبة × حضور خيالها

الفرح والسرور مع الماضي × البكاء والحزن في الحاضر

الراحة والنوم بجانب الحبيبة × السهر ( صباحاً ومساءاً ) في الحاضر

أهلها رحلوا في أماكن بعيده × أهله سكنوا (الكثب) في (داركلب)

ومن هنا تبدو فاعلية الثنائيات الضدية الظاهرة منها أو الباطنة في أعهاق النص في الكشف عن تجربة الشاعر مع الطلل ، فلابد من الاهتام بدلالة هذه الثنائيات ولذلك يذهب احد الباحثين الى القول: ان اللغة يجب ان توفر صيغا مناسبة لعرض الحقيقة (٢٢) ولهذا يستدعي الشاعر لمواجهة حالة ولانقطاع في عالم الأطلال باللجوء الى وسيله تمكنه من مواجهة الغياب الى وسيله تمكنه من مواجهة الغياب وتحقيق الاتصال عبر استحضار

موضوعة الخمرة إذ تنتقل القصيدة من حركة (ضدية) وهي حالة الموت في عالم الطلل الى حركة ضدية موجبة وهي عالم الخمرة ؛

(قد بِتُ مالِكَها وشارِبَ رَيَّةٍ ....)

فعالم الأطلال هو معاكس لعالم الخمرة التي تعد ينبوعا للتغيير إذ تمنح شاربها قوة للسيطرة على الزمن (٢٣)

فهي في وعي الشاعر هنا ترمز الى الحياة في مواجهة الموت.

المبحث الثاني: ثنائية الشيب والشباب:

يعد الشيب نسقا مهيمنا في ذاكرة الشاعر العربي القديم وتبدو تجربة

نهباً لأحلام اليقظة التي لا يجدعنها ميداناً لتحقيق الذات وتعويض ما فات فنجده يشيد الماضي وباحققه أيام شيابه ) (۲۰)

ومن هنا ( فإنّ الارتداد الى الماضي يعنى أنَّ الوعى الشعري وهو يحيا انفصالیته وتأزمه یجعل من تاریخه مقوماً لوجوده الحاضر (۲۱) الذي يبدو غياباً أمام سطوة الزمن ، فالشيخوخة إذن هي مظهر من مظاهر انحلال الحياة وإدبار الشباب ودنو الموت (۲۷)

فالشيب هو الحد النهائي الفاصل بين ثنائيتين ضديتين ثنائية الفعل واللافعل والوجود واللاوجود ويمكن ان نكتشف تداعيات تجربة المشيب وتضادها مع زمن الشباب عند المُزرّد أخو الشمّاخ إذ يقول:

وما كـــادَ لأياً حُبُّ سَلْمَى يُزَايلُ وحتَّى عَلاَ وَخْطٌ من الشَّيب شامِلُ متى يَأْتِ لا تُحْجَبْ عليه المَدَاخِلُ

المشيب حاضرة عند الكثير من الشعراء سواء أكان الحديث في مقدمة القصيدة أو في ثناياها إذ يعد الشيب مظهراً من مظاهر القهر والاستلاب الإنساني ، الذي يهارسه الزمن إزاء الإنسان، وهو علامة دالة عن حالة التحول من القوة الى الضعف ومن الوجود الى العدم ، كان المشيب هاجساً مخيفاً يستشعر حياله المرء بالقلق والتوتر.

( لقد ارتبطت صورة الشيب في ذهـن العـربي بالهلـع والخـوف وما يشي بهذا التصور ان الشاعر يتحدث عن زمنين هما: الشباب: ماض والشيب: حاضر ولا يقاوم احدهما الآخر (٢٤) وأمام سطوة الشيب يفقد الإنسان فاعليته لذلك يجد (نفسه في هذه المرحلة يجتر ذكرياته ويتشبث بإضيه ويصبح

صَحَا القلبُ عن سَلْمَى ومَلَّ العَواذِلُ يُقَنَّنُّهُ مَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ المرال فلا مَرْحباً بالشَّيـــب مِن وَفْدِ زَائرٍ

وسَقْياً لِرَيْعَانِ الشَّبِابِ فَإِنهُ أَخُو ثِقَاتٍ فِي الدَّهْرِ إِذْ أَنا جاهِلُ

يستهل المزرّد بن ضرار لاميته بفعل ضدي يكسر من خلاله الصورة النسقية الراسخة في ذاكرة المتلقي للشعر العربي القديم: (صحا القلب عن سلمي....) فالصورة المعتادة افتتاحيات القصيدة العربية ان الحبيبة هي من تبادر بالصد والإعراض ثم النأي عن الديار وليس الشاعر هو من يبدأ بالرحيل والهجر!

ولاشك أنّ موقف الذات الشاعرة هنا له ما يبرره وهو على الضد من فعل المشيب الذي يبدو (علامة بارزة على عجز الإنسان وإحساسه بالفقد) (٢٩)

فالشيب يعد فعلا نسقياً مهيمنا له القدرة على الفعل، إذ يحول حياة الإنسان من القوة الى الضعف ومن السعادة الى الشقاء من الإقبال على الملذات والحياة الى الإعراض عنها. فالوعبي الشعري يستشعر فداحة فالوعبي الشعري يستشعر فداحة الشيب وقوته التدميرية المؤثرة في الوجود الإنساني لذلك يسعى الى مواجهته بفعل ضدي آخر مغاير له ، فهو هنا يستدعي الحناء ويتخذها وسيلة لمواجهة فعل

الشيب الاستلابي الذي يسلب من الإنسان النضارة والفاعلية فيحاول ان يواجهه بوصف رمزاً للغياب بوسيلة أخرى تعد إشارة رامزة للحضور وهي هنا الحناء.

( يُقَنَّكُ هُ ماءُ اليُّرَنَّاءِ، تحتَّهُ ....) / البيت الثالث

ولاشك أن محاولة الشاعر هذا تواجه بمهارسة وفعل ضدي آخر من الشيب الذي يأبى الرحيل فقوته التدميرية وفعله الاستلابي لا يقاوم، فهو كها يصفه الدكتور مصطفى ناصف في هذا السياق بأنه (يخرج من قبضة الحناء ويتسلل في الرأس) (٣٠)

لذلك يعلن الشاعر موقفه الضدي حياله، قائلاً: (فلا مَرْحباً بالشَّيب من وَفْدِ زَائر ......): البيت الرابع وبالنظر لما يشكله الشيب من علامة من علامات الفقد المؤثرة في الوعي الإنساني لذلك نلاحظ لجوء الشاعر الى أسلوب الدعاء وأي دعاء الدعاء بالشر عبر توظيف لا النافية الداخلة مع المصادر المنصوبة على المفعولية المطلقة (لا مرحباً) للتعبير عن حالة التذمر والامتعاض التي

المختزنة ما قد يعوضنا عن آلام المختزنة ما قد يعوضنا عن آلام

فالماضي في ذاكرة الشاعر العربي القديم يمنح القوة والقدرة على البقاء وفي هذا الصدد يقول الدكتور مصطفى ناصف: (كل شاعر في العصر الجاهلي لا يبدأ الحديث، ولا يخاطب المجتمع الذي ينتمي إليه إلا عن طريق بعث الماضي، فالماضي المختمع المختمع المناصة ولا يستسيغ عقل الشاعر ...... ولا يستسيغ مقرونا بالتذكر ، والتذكر بهذه الوسيلة يصبح شعيرة من الشعائر الشعائر ......

لذلك يقول المزرد مستذكرا فاعليته في الماضي: (٣٤)

تعتریه عند حلوله!

لذلك نراه يميل الى أنسته فيجعل منه أنسانا ينطق ويتكلم ويعلن عن رغبته في مواجهته ويمني نفسه بالعودة الى الماضي!

فالشيب عند المزرّد يبدو ضيفا غير مرحّب به (لا مرحباً بالشيب) ولعل موقف الشاعر هنا يتضاد مع السلوك العام لمنظومة القيم الثقافية المشكلة للمجتمع العربي القديم، تلك القيم التي تحتفي بالضيف وتحيطه بالاهتهم (٣١).

فأمام هذا المحوالذي يهارسه الشيب في الوجود الإنساني يلتجا الشاعر الى أسلوب يرجو من خلاله الى إظهار فاعليته فنراه يستدعي الماضي الذي يعد مظهرا من مظاهر الاتصال والقدرة على الفعل الذلك يمكن القول ان الذات هنا لذلك يمكن القول ان الذات هنا الجهد في صميم الحاضر من اجل الاقتصار على تأمل أشباح الماضي او اجترار ذكرياته ، وتذوق أحلامه السعيدة! وليس من شك في إننا حينا نستعيض عن الحياة بالحلم افإننا قد نجد في صور الذاكرة

لطالِبَها، مسؤُولُ خَيْرِ فَبَاذِلُ وهُوٌ لَنْ يَرْنُو إِلَى اللَّهُوِ شاغِلُ خَزِيلِ الرَّجْعِ في فِي فَاتُلُلُ رِياضٌ سَرَتْ فيها الغُيُوثُ الهَوَاطِلُ أَسَاوِدُ رَمَّانَ السِّبَاطُ الأَطَاوِلُ نَمِيرُ اللِياهِ والعُي وأَهُو بسَلْمَى، وهْيَ لَذٌ حَديثُهـا
 وبَيضاءَ فيها لِلْمُخـالِمِ صَبْوَةٌ
 لَيَالِيَ إِذْ تُصْبِي الحليمَ بِدَهًا ومَشْي
 وعَينَيْ مَهَاةٍ في صُوَارٍ مَرَادُهـا
 وأَسْحَمَ رَيَّانِ القُـرِهِ عَلَى الْحُدَاهُمَـا
 وتَخْطُو على بَرْ دِيَّتَيْن غَذَاهُمَـا
 وتخْطُو على بَرْ دِيَّتَيْن غَذَاهُمَـا

يستحضر الشاعر هنا أيامه الماضية وهو ينعم بلقاء (سلمي) ويستغرق في سرد وذكر أوصافها الجميلة من جمال حديثها ومرحها حين تبادله الكلام ووصف سواد شعرها ثم شبه ساقيها بردتين لبياضها وصفائها ، فهما في غاية الجمال والاستواء ، ثم نراه يفتخر بشجاعته ويستدعى فرسه لتأكيـد براعتـه وشـجاعته في الحرب، اذ يستغرق في وصف بطولاته الحربية ، عـبر اسـتدعاء أدواتـه الحربيـة السيف والدرع الأبيات ( ١٢ – ٥٢ ) (۳۵) فالإنسان ( هـو الموجـود الـذي يستخرج من الحاضر خير ماضيه وينتزع من الماضي أجمل ما انطوي علىه) <sup>(٣٦)</sup> .

ومن هنا يبدو لنا فاعلية الثنائيات الضدية وأثرها في تحليل النصوص والكشف عن خباياها ، فلو تأملنا

هـذه ألقصيده لنراها تتحرك وفق ثنائيتين ضديتين متغايرتين ، فالحركة الأولى في ألقصيده تتمثل في موقف الحبيبة والشيب وكل منها يمثل الصورة السالبة من جهة الموقف أو الأثر الذي يتركه في الآخر (الشاعر ) فكل منها يمثل الغياب والحركة الثانية الضدية للحركة الأولى هي حركة الشاعر نفسه عبر اللجوء الي الزمن عبر إثارة التذكر والارتداد الي الماضي واستحضار مظاهر الغياب والقوة والظفر بالحبيبة وخلفت صورة موجبة وهي بمثابة حضور لمواجهة الغياب في الحركة الضدية الأولى ( هجر الحبيبة + الشيب ) ثم ينتقل الشاعر الى حركة ضدية أخرى وهي وصف الصائد الذي يمر بشلاث مراحل من حياته تنتهي

بالخضوع والاستسلام لسطوة الدهر

العدد ١٧٥ كالون المتاني ٢٠٠٢م

المأزوم وهي تواجه فعل الزمن (
المشيب) الذي يسرق من الإنسان
كل مظاهر القوة والوجود.
وتبدو ثنائية الشيب والشباب عند
ذي الإصبع العدواني من العلامات
الرامزه الى الحضور والغياب فيقول
: (٧٧)

وهكذا فحركة القصيدة من ماضي ( موجب) - حاضر (سالب الشيب ) ثم وصفه لحركة الصائد من القوة الى حالة التصدع التي أصابته اثر فقده لكلبين من كلابه ثم إظهاره الخضوع والإقرار بسطوة الزمن، إنها يجسد في كل ذلك موقف الذات

لَوْمِي، ومَهَا أُضِعْ فَلَنْ تَسَعا لا تَجْنُبانِي السَّفَ اللَّهَ فَلَنْ تَسَعا لا تَجْنُبانِي السَّفَ اللَّ فَكَ اللَّهُ اللْمُلْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللْمُلْمُولُ اللْمُلْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُولُولُو

اِنَّكُمَ اصَاحِبيَّ لَنْ تَدَعَا
 إِنَّكُمَا مِن سَفَ او رَأْيِكُمَا
 إِلاَّ بأَنْ تَكْذِب عليَّ ولمُ
 لَنْ تَعْقِلاَ جَفْرَةً عليَّ ولمُ
 إِنْ تَزْعُمَا أَنَّنِى كَبرْتُ فلَمْ

علاقته بأقرب الناس إليه ، إذ أخذ قومه يسفهون رأيه ويعذلونه لإنفاقه المال ويتهمونه بالكبر والخرف. وإزاء حالة التوتر التي انتابته لموقف الجميع السالب حياله ، نراه يتخذ موقفاً ضدياً لسلوكهم ليحافظ على وجوده وماهيته ، فنراه يستحضر القيم الفعالة وأفعاله البطولية ، قائلاً (۸۳)

تبدو تجربة الشيخوخة عن ذي الإصبع العدواني مريرة وعلامة من علامات الفقد، إذ يدرك أثرها المؤلم من خلال موقف الآخرين وانه بعدما أدركه المشيب إذ اخذوا ينظرون إليه بشي من الاحتقار والدونية لالشيء سوى كبرسنه! إذ نراه يعرض لواقعه المرير هذا بعدما تبدلت أوضاعه وساءت

| وما وَهَى مِلاَّمُورِ فَانْصَدَعَا      |
|-----------------------------------------|
| سَعْدٍ فَقَدْ أَحْمِلُ السِّلاَحَ مَعَا |
| نَّبْلُ جِياداً مَحْشُورَةً صُّنُعَا    |
| أَنْبَلُ عَدْوَانَ كُلِّهَا صَنَعَا     |
| سنَاناً وكانَ الثَّلاثَ والتَّبَعَا     |

آجْعَلُ مَالِي دُونَ الدَّنَا غَرَضاً
 إمَّا تَرَيْ شِكَّتِي رُمَيْحَ أَبِي
 السَّيْفَ والرُّمْحَ والكِنَانَةَ وال
 قَوَّمَ أَفْواقَها وتَرَّصَهَا
 ثمَّ كَسَاهَا أَحَمَّ أَسْوَدَ فَيْ

لعلّ اللافت في سياق الحديث عن تجربة الشيخوخة عند بعض شعراء المفضليات قد لا تبدو علامة من علامات الفقد والاستلاب، بل تحمل أبعاداً اشارية تغاير الصورة المعهودة للشيخوخة في ذاكرة الثقافة العربية القديمة، فلا تبدو موضوعة الشيب تعبيراً عن الموقف الانهزامي للذات أمام الزمن، بل يجد فيها الشاعر عبدة بن الطيب أثراً ايجابياً يصرفه عن اللهو، إذ يقول: (٣٩)

فعدِّ عنها ولا تَشغلكَ عن عَمَلٍ إنَّ الصبابةَ بَعدَ الشيب تضليلُ

يكشف لنا هذا القول الموقف الصريح للذات الشاعرة ، فالسلوك الندي يتخذ الشاعر إزاء إعراض حبيبة (خولة) وهجرها له ، يبدو خروجاً على النسق السائد في المقطع الطلي القصيدة العربية القديمة اذ جرت العادة ان الشاعر يقف

عند الديار ويظهر مشاعر الحين والحسرة لرحيلها ، غير أنّ عبدة بن الطيب نراه هنا يسلك سلوكاً ضدياً من خلال نأيه لرحيلها ، بل ضدياً من خلال نأيه لرحيلها ، بل واجه إعراضها عنه بالإعراض أيضا ، وهنا تبرز أهمية الثنائيات الضدية التي يوظفها الشاعر للكشف عن موقفه من الآخر الحبيبة من جهة ، والشيب من جهة أخرى ، وهذا ما يؤكد أهمية اللغة التي (يجب ان توفر صيغا مناسبة لعرض الحقيقة )

فالشاعر يقابل هجر الحبيبة بموقف ضدي آخر وهو النأي عنها. ( هل حَبلُ خولة بعد الهجر موصول) - ( فقدَّ عنها ولا تَثقلكَ عن عَمَلٍ)

(غياب الحبيبة في الزمن الماضي) (حضور الذات في الزمن الحاضر) فهو لم يتركها فحسب بل يخاطب

الجملة ، فتكون (أم) في هذه الحالة منقطعة أي ما يليها من كلام ليس له صلة با قبله فتكون حرف ابتداء يفيد الإضراب بمعنى (بل ) والتقدير : هـل حَبـلُ خولـة بعـد الهجر موصول ؟ فيأتي الجواب سريعاً: بل أنتَ عنها بعيـدَ الـدار مشـغو ل

أما الشاعر علقمة بن عبدة بن النعان بن قيس ، فيعلن رفضه لموقف الذات، قائلاً:(١٤) ذاته بعدم التفكر سا، والسبب في ذلك انه لا عودة لمرحلة الصبا بعد حلول المشيب

( إِنَّ الصِبابةَ بَعدَ الشيب تضليلُ ) هل حَبلُ خولة بعد الهجر موصول أم أنتَ عنها بعيدَ الدار مشغول

ان اللغة في هذا السياق تبدو كاشفة عن موقف الشاعر عبر توظيف لأسلوب الاستفهام: ( هـل + أم ) إذ من المعروف إن حرف الاستفهام (هل) إذا جاءت معه (أمْ) في ذات

بُعَيدَ الشّبابِ عَصرَ حانَ مَشيبُ فَلا تَعدِلِي بَين عَلَيْنَ مُغَمَّر سَقَتكِ رَوايا المُزنِ حَيثُ تَصوبُ تَروحُ بِهِ جُنے العَشِيِّ جُنوبُ يُخَطُّ لَهَ لَا مِن ثَرِمَداءَ قَليبُ

طَحا بِكَ قَلبٌ فِي الحِسانِ طَروبُ مُنَعَّمَةٌ لا يُستَطـــاعُ كَلامُهـا عَلى بابها مِن أَن تُــزارَ رَقيبُ إِذَا غَابَ عَنها البّعلُ لَم تُفشِ سِرَّهُ وَتُرضي إِيابَ البّعلِ حينَ يَؤُوبُ

سَقاكِ يَمانٍ ذو حَبِيٍّ وَعارِضٍ

وَما أَنتَ أَم ما ذِكرُهـ أَم مَا ذِكرُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

يعرض لنا صفاته الموجبة مستدعياً الماضي غير أنّه نراه يصرح بإعراضه

( وقد شطّ وليها .... ) ثم راح يكشف لناعن صفات صاحبته ، فهي حافظة للسر ، وتراه يقابل إعراضها عنه (غياب) بذكر أفعالها الموجبة (حضور)

يستهل علقمة مطلع القصيدة بالإعلان الضريح عن موقف من الشيب اذ يعلن عن استسلامه له والخضوع لسطوة الزمن ، فتبرز ثنائيــة الحضــور والغيــاب في هـــذه الأبيات ، ولعل اللافت هنا أنّ الشاعر يكسر أفق توقعنا ، فالمتلقى ينتظر منه ازاء حالة الفقد هذه أن

العدد / ٢٠ كانون الثاني ٢٠٠٣م

سلوكها، ولهذا تصف الدكتورة مي يوسف خليف موقف علقمة من حبيبته بأنه (تخاذل غريب يطلب إليها ألا تعدل بينه وبين الشبان الاغرار الذين لم يحربوا الحياة) (۲۵) ثم ينتقل علقمة في الحديث عن أحوال النساء، قائلاً (۳۵)

وقد شط وليها ×إذا غاب عنها البعل لم تفش سرّه / البيت الرابع (انقطاع) (اتصال) شم يتعزز الموقف الضدي لعلقمة من الحبيبة الهاجرة في (البيت الخامس) ففيه يكسر الشاعر أفق توقعنا مرة أخرى حيال ما سيصدر منه إزاء

بَصيرٌ بِأَدواءِ النِساءِ طَبيبُ فَلَيسسَ لَهُ مِن وُدِّهِنَّ نَصيبُ وَشَرخُ الشَبابِ عِندَهُنَّ عَجيبُ كَهَمِّكَ فيها بِالرِدافِ خَبيسبُ ٨ فَإِن تَسأَلُونِ بِالنِساءِ فَإِنَّني
 ٩ إِذَا شَابَ رَأْسُ المَرءِ أَو قَلَّ مالُهُ
 ١٠ يُرِدنَ ثَراءَ المالِ حَيثُ عَلِمنَهُ
 ١١ فَلَعها وَسَلِّ الْهَمَّ عَنكَ بِجَسرَةٍ

بل هو من يعرض عنها، فيتركها وينطلق الى ممدوحه عبر الناقة التي تبدو أكثر وفاءً وإخلاصاً منها! ولو تأملنا كلمة (فَدَعها) في البيت (١١) لأدركنا مرارة الفقد والإحساس بالحيف والحزن الذي اكتنفه بعد رحيلها (فدعها وتسل الهم) ولعلّ هذا ما يعزز لنا الرأي السائد حول موقف الذات الشاعرة من موضوعة الشيب بعده فعلاً سالباً وعلامة رامزة الى الغياب والشعور بالخوار والضعف أمام

ان القراءة الفاحصة لهذه الأبيات تكشف في دلالتها الباطنة عن موقف ضدي إزاء (المرأة / الحبية) موقف ضدي إزاء (المرأة / الحبية) الماشاعر يثير إشارة خفية الى المرأة الهاجرة فموقفه من النساء ينطوي على دلالة سلبية إزاء سلوك المرأة بشكل عام وسلوك حبيبته على وجه الخصوص، فالنساء في نظره يعجبن بمن لديه المال ومن كان شاباً و (ليلي) هي أحداهن لذلك فإن هجوها له قد أفضى الى هذا الموقف الضدي، فلا نراه يأبه لها،

سطوة الزمن.

#### المحث الثالث

### ثنائية الحياة ضد الموت

تشغل فكرة الموت حيزاً كبيراً من تفكير الإنسان العربي في العصر الجاهلي إذ يُعدّ الموت هاجساً مقلقاً يقض مضاجع الإنسان العربي آنذاك المستشعر إزاءه بالخوف والفزع كليا تقدم به العمر ، فهو (الحد النهائي المذي يتحدى القيم .. ويلقى كل ما في وجودنا آمال وظلال الغناء)(١٤) فهو النهاية التي توول إليها كل شيء في الحياة ، والملاحظ أن (الشاعر شيء في الحياة ، والملاحظ أن (الشاعر بداية الزمان وإنها كان مهتهاً بنهايته بداية الزمان وإنها كان مهتهاً بنهايته من حيث أنها تمثل في شعوره مشكلة ذاتية هي مشكلة الموت)

(ه) ، ومن هنا فقد ولدت ثنائية الحياة والموت شعوراً حاداً بالتوتر في أعهاق الوعي الإنساني ، فالذات الإنسانية في كينونتها تأبى الفناء لذا كان يكتنفها الحزن والشعور بالقلق كلها حان الأجل ، فالوجود البشري يتمنى ان تكون حياته بلا انتهاء ذاك ( ان الحرص على الحياة وغريزة حب البقاء هي من أخص غرائز الإنسان) (١٤)

ولهذا شغلت ثنائية الموت والحياة جلّ اهتهام الشاعر العربي في العصر الجاهلي، ومنهم شعراء المفضليات الذين نجد لهذه الظاهرة حضورها اللافت في نصوصهم الشعرية، ومنهم الشاعر الصعلوك الشنفرى، إذ يقول: (٧٤)

ولم تُذْرِ خَالَاتِي الدُّمُسوعَ وعمَّتِي إِذَنْ جَاءَنِي بينَ العمودَيْسنِ حُمَّتِي شَفَانِي بِأَعْلَى ذِى البُرَيْقَيْنِ غَذُوتِي شَفَانِي بِأَعْلَى ذِى البُرَيْقَيْنِ غَذُوتِي ومُرُّ إِذَا نَفْسُ العَسزُ وفِ اسْتَمرَّتِ إِلَى كُلِّ نَفْسس تَنْتَحِي فِي مَسَرَّتِي إِلَى كُلِّ نَفْسسِ تَنْتَحِي فِي مَسَرَّتِي

والرغبة الجامحة في مواجهة أشكال الاستلاب التي تواجههم، فكثير منهم (كان يرفض تلك الحياة

يبدو أنَّ طبيعة العلاقة المأزومة بين الشاعر الصعلوك والمجتمع العربي الجاهلي قد ولدت شعوراً بالتمرد

الهامشية ويتمرد على ذلك الوضع الاجتهاعي الذليل المحتقر الذي فرض عليه (١٤٠٠)

ومن هنا يمكن القول: ان الشعور

الطاغي بالاستلاب واللاوجود جعلته لا يستسلم أبداً ويستكين للقيم والتقاليد الجاهلية التي تزدري هؤلاء وتنظر اليهم بشيء من الاحتقار والرفض. كل تلك الصورة السلبية المخزونة في ذاكرة الثقافية العربية إزاء هؤلاء

جعلتهم يتقاطعون مع الكيان

الجمعي القبلي ويقبلون على

مواجهته .
ولهذا يبدو لنا ان موضوعة الموت عند الشنفرى وفي هذا السياق تكشف عن نسقين متضادين ، الأول: نسق الموت الذي يبدو قوة مهيمنة تستولي على الجميع ، والثاني : نسق الرفض وعدم الانصياع والظهور بمظهر الزهو والقوة أمام نسقية الموت فاللاانتهاء والاغتراب الذي يستحوذ على الشاعر الصعلوك جعلته لا يأبه لشيء ويتحدى كل

فالشعور بالحيف والدونية خلقت

من ذات الصعلوك ذاتاً أخرى في مواجهة الأشياء.

(إذا ما أَتَّنِي مِيتَتِي لم أُبالِمِنا ....) فالشنفري لا يخشي الموت طالما انه

لا ينتمي الى شيء! فليس وراءه من يبكي عليه!

ومن هنا يمكن القول: ان خطاب المذات الشاعرة في مواجهة الموت يعد نوعاً من الرفض والضد من موقف المجتمع منهم الذي لا يساوي بينهم وبين الآخرين. يساوي بينهم وبين الآخرين. فالثنائيات الضدية الحياة والرغبة في إثبات الذات في مواجهة الموت في إثبات الذات في مواجهة الموت هذا السياق تُعد وسيلة من وسائل الاحتجاج، ذلك ان (حركة الصعاليك كانت تنظوي على قيم الصعاليك كانت تنظوي على قيم خلقية كريمة تستهدف إصلاحاً اختلت أوضاعه الاجتماعية وموازينه اختلت أوضاعه الاجتماعية وموازينه

وتبدو ثنائية الموت والحياة جلية عند الشاعر عبده بن الطبيب، المذي يستهل قصيدته قائلاً: (٠٠٠)

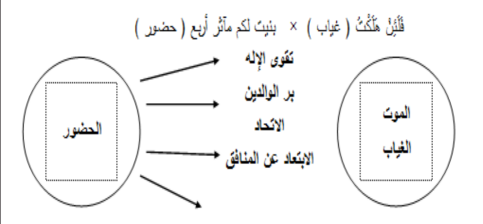
(٤٩)

شيء!

حضورها سوى الاثر الطيب والذكر الحسـن .

 أَبنِيَّ إِنِّ قَـد كَبِرْتُ ورَابَنِي بَصَرِي، وفِيَّ لُصلِحٍ مُسْتَمْتَعُ
 أَبنِيَّ إِنِّ قَلَيْنْ هَلَكْتُ لَقَدْ بَنَيْتُ مَسَاعِياً تَبْقَى لَكُمْ منهـــا مَآثِرُ أَرْبَعُ ٣ ذِكْرٌ إِذا ذُكِرَ الكِـــرَامُ يَزِينُكمْ
 وورَاثَةُ الحَـــبِ المُقَدَّم تَنْفَعُ

تتحرك القصيدة في ثنائية ضدية للها من سبيل لمواجهته واثبات قائمة على الحياة ضد الموت ، فالنات الشاعرة تستشعر فداحة الموت بوصف غياباً ، لذلك ليس



تبدو القصيدة للرائبي انها تسبر في إطار ثنائيتين ضديتين ، فالذات الشاعرة تكشف في مطلع القصيدة عن مأساوية الزمن في حياتها: ( أني قـد كـبرت ) ، فالكـبر يحيـل الى المـوت : إنى قىدكبرت - فكيف هلكت فالزمن في حركة ضدية مع ما تسعى إليه الذات الإنسانية وهي

حب البقاء ، فلفظة (قد كسرت ) نستشف منها الشعور بالتوتر والإحساس بالموت الذي يكشف الوعي الشعوري ، فالذات الإنسانية (يتنازعها عاملان قويان هماحب <u>الحياة والخوف من الموت) (٥١)</u> فالكبر من دون شك إشارة رامزة الى الموت الذي يكتنف الإنسان

العدد / ٢٠ كانون الثاني ٢٠٠٣م

وله ذا نجد الذات الشاعرة في هذا السياق تُذعن له ولحركته التي هي ضد الحياة ولكنها في أعماقها تأباه من خلال الرغبة المضمرة في الحياة

ولقد عَلِمْتُ بأَنَّ قَصْرِيَ حُفْرَةٌ فَبَكَى بَنَاتِي شَجْوَهُنَّ وَزُوْجَتِي فَبَكَى بَنَاتِي شَجْوَهُنَّ وَزُوْجَتِي وَتُرِكْتُ فِي غَبْراءَ يُكْرَهُ وِرْدُها فإذا مَضَيْتُ إلى سَبيلي فَابْعَثُوا إِنَّ الحسوادثَ يَخْتَرِهْنَ، وإِنَّمَا يَسْعَى ويَجْمَعُ جاهِداً مُسْتَهْتِراً يَسْعَى إذا وَاقَى الحِمَامُ لُوقَتِهِ حَتَّى إِذا وَاقَى الحِمَامُ لُوقَتِهِ نَبَذُوا إليهِ بالسَّلامَ فلَمْ يُجِبْ

ولكن كل المحاولات لا تجدي نفعاً ، لذلك يقول عبدة بن الطبيب في ختام قصيدته: (٢٥)

غَبْرَاءُ يَحْمِلني إليها شَرْجَعُ والأَقْرَبُونَ إِلَيَّ ثُمَّ تَصدَّعُوا والأَقْرَبُونَ إِلَيَّ ثُمَّ تَصدَّعُوا تَسْفِي عَلَيَّ الرِّيحُ حِينَ أُوَدَّعُ رَجُلاً لهُ قَلْبُ حَدِيكَ أُودَّعُ عُمْرُ الفَتَى في أَهلِهِ مُسْتَوْدَعُ جِدًّا، ولَيْسَ بآكِلِ ما يَجْمَعُ ولكُلِّ جَنْب لا تَحَالَةَ مَصْرَعُ ولكُلِّ جَنْب لا تَحَالَةَ مَصْرَعُ ولكُلِّ جَنْب لا تَحَالَةَ مَصْرَعُ أَحَداً وصَمَّ عنِ الدُّعَاءِ الأَسْمَعُ أَحَداً وصَمَّ عنِ الدُّعَاءِ الأَسْمَعُ أَحَداً وصَمَّ عنِ الدُّعَاءِ الأَسْمَعُ

......) وهكذا جاءت هذه الثنائية هنا (ثنائية الموت والحياة) لتكشف عن جدلية الصراع القائم في أعهاق الإنسان العربي القديم إزاء ما ينتظره من مصير وهو يواجه سطوة الموت الخاتمة

توصّل البحث الى جملة من النتائج منها:

1- أظهر البحث جدوى الثنائيات الضدية ودورها في حياة الإنسان، إذ وظفها شعراء المفضليات في عدة مفاصل من قصائدهم للتعبير عن همومهم

ينطوي المقطع الأخير من هذه العينية على ثنائية ضدية ، ثنائية الموت ( السالب ) والإنسان ( المسلوب ) ، حضور الموت وغياب الإنسان ، فالشاعر في هذا السياق الإنسان ، فالشاعر في هذا السياق وعبر دلالة الأبيات الحكمية يحاول الكشف عن أبعاد ما ينتظرها من مصير بعدان يدركه الموت ، فهو مصير بعدان يدركه الموت ، فهو ابني اني قد كبرت : البيت الأول بابني اني قد كبرت : البيت الأول ويتشكل عبر هذه الدلالات صورة ويتشكل عبر هذه الدلالات صورة لسلطة الموت التي يخضع له الجميع له الجميع في أبية بالسّلام فلَمْ يُجُبُ

#### الهوامش والتعليقات:

- (۱) معجم مقاييس اللغة ، لابن فارس ، تحقيق : عبد السلام هارون : ٦٤
- (۲) المعجم الفلسفي ، جميل صليبا : ۱ / ۳۷۹ ۳۷۹
- (٣) لسان العرب ، ابن منظور : مادة ( ضدد)
- (3) الكتاب ، أبو بشر عمرو بن عثان بن قنبر (سيبويه) ، تحقيق ، عبد السلام هارون: 1 / ۲۶
- (°) ينظر: الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها، ابن فارس: ٩٧ – ٩٨ (٦) المزهر في علوم اللغة وأنواعها،
- <sup>(۱)</sup> المزهـــر في علـــوم اللغـــة وأنواعهـــا . الســـيوطى : ۱ / ۳۰۵
  - (٧) سورة الذاريات ، آية : ٤٩
- (^) علم الأسلوب والنظرية البنائية ، د. صلاح فضل : ٢ / ٣٤٤
- (۹) مناهج النقد الأدبي بين النظرية والتطبيق ، ديفيد ديتش ، ترجمة د. محمد يوسف نجم : ١٦٥
- (۱۰) جدلية الخفاء والتجلي ، دراسات بنيوية في الشعر ، د. كال أبو ديب : ٩ ١٠
- (۱۱) ينظر: شرح المعلقات السبع، د. سلمان العطار: ٩٧
- (۱۲) الخطاب الشعري الجاهلي ، رؤية جديدة ، د. حسن مسكين : ٤٣
- (۱۳) المفضليات ، شرح وتحقيق : أحمد محمد شاكر ، عبد السلام هارون : ۱۱۳ ۱۱۶ الشؤون : مجاري الدمع واحدها شأن ، سجم : مصدر ، يقال : سجم الدمع أي سال ، المسجور : المنظوم المسترسل ،

وقضاياهم المتشابكة وبلورة لرؤيتهم للوجود والحياة .

٢- إنَّ عملية استجلاء تلك الثنائيات ورصد حركتها في النصوص الشعرية لم تكن عملية يسسرة ، ذلك ان كثراً من تلك الثنائيات هي غائرة في أعهاق النصوص تستوجب قراءة فاحصة لتلك النصوص مع محاولة لربطها بالمحيط الاجتماعي وواقع الحياة العربي في عصر ما قبل الإسلام. ٣- بيّن البحث أنّ تجربة الشيب عند شعراء المفضليات لا تتخذ مساراً واحداً ، فهي عند بعضهم علامة من علامات الاستلاب في حين نجدها عند بعضهم الآخر تحمل أبعاداً رمزية فلا تبدو تعبيراً عن الموقف الانهزامي أمام الزمن ، بل لها اثر ايجابي ينصرف الشاعر من خلالها عن اللهو والتصابي . ٤- كشف البحث عن فاعلية توظيف ثنائية الحياة ، والحياة عند الشاعر الصعلوك، الذي اتخذها وسيلة من وسائل الاحتجاج حيال المجتمع الذي لا يساوي بينهم وبين الآخرين.

أغدرة: جمع غدير، السيدان: ارض بني سعد، الخوالد: البواقي، أراد أنّ الاثاقي حفظت الرماد من تذروه الرياح، جذم البقية ما تبقى من الشيء، البوراح: الرياح الشديدة، تقرو: تتبع

(١٤) الثنائيات الضدية ، دراسات في الشعر العربي القديم ، د. سمر الديوب : ٥٤ (١٥) الثنائيات الضدية في الشعر الجاهلي ، دراسة تحليلية ، حنان أبو قاسم محمد ، رسالة ماجستير ، كلية الآداب ، جامعة أسيوط ، ٢٠٠٠ : ٣

(١٦) مشكلة الانسان: ٢٧

(۱۷) المفضليات: ۲٤۱ – ۲٤۲

تروحوا: ساروا في الرواح ، وهو من لدن زوال الشمس الى الليل ، تزجي : تسوق سوقاً ضعيفاً ، الخنس : وهو قصر الانف ولزوقه بالوجه ، سخالها : أولادها الجاذر ، مجمع جؤذر وهو ولد البقر، الورد : الذي تعلوه حمرة (٤) يعترينا : يصير الينا ، القهوة : الخمر . الصهباء : الشقراء او الحمراء ، يقلي : ترفع ، الناجود : المصفاة ، ثوب : أمامت ، يطان : يجعل عليها الطيب ، السباء : اشتراء الخمر ، جيلان ، بالكسر : بلد من بللاد العجم

(۱۸) جماليات التحليل الثقافي ، الشعر الجاهلي أنموذجاً ، د. يوسف عليات : ٢٢٩

(۱۹) ينظر الثنائيات الضدية في شعر ابن زيدون، رسالة ماجستير، ضياء احمد عبد جاسم، كلية التربية للعلوم الإنسانية، جامعة ذي قار، ٢٠١٥، ٩٥

(۲۰) ينظر: النابغة الجعدي وشعره. د. إبراهيم عوض: ٣٦ (۲۱) المفضليات: ٢٣٤

الكثيب: قرية بني محارب بالبحرين، الخود: الفتاة الحسنة الخلق الناعمة ، الرية : الخمر ، السباء: اشتراء الخمر ، المغيرة : القوم يغيرون ، الجنوب : الريح التي تقابل الشال ، السوابق : الخيل السابقة ، غلواؤها: ارتفاعها ، المحالة : الشديدة المحال ، السبيبة : الشقة ، السيراء : من ثياب اليمن

(۲۲) لسانيات الخطاب وانساق الثقافة ، د. عبد الفتاح احمد يوسف : ۲۲۳

(۲۳) ينظر : مقدمة الشعر العربي ، ادونيس : ٢٦

(٢٤) جماليات النقد الثقافي ، نحو رؤية للانساق الثقافية في الشعر الاندلسي ، د. احمد جمال المرازية : ١٣٥

(۲۰) الادب الجاهلي قضايا وفنون ونصوص ، د. حسني عبد الجليل يوسف: ۳۷۹ (۲۱) جماليات الشعر الجاهلي ، د. هلال الجهاد: ۱۵۸ – ۱۵۹

(۲۷) ينظر : مشكلة الحياة ، د. زكريا ابراهيم : ۱٤٩

(۲۸) المفضليات: ٩٤ – ٩٤

فؤادي: مفعول (يزايل) ، وخط الشيب: فشوه في الرأس ، يقنئه: يجعله ، احمر قانئاً ، اليرقاء: الحناء ، يريد انه يخضب بها، الشكير: اول ما يثبت من الشعر ، الثغامة : نبت ابيض الثمر والزهر ، فاصل: خرج من خضابه (١٤) المفضليات: ٣٩٢ – ٣٩١

طحابك: اتسع بك وذهب كل مذهب، يكلفي: يعن يكفي قلبي ولها: عهدها، يكلفي: بعسر الكاف: مصدر كالمة، كامكالمة، رقيب: يحفظها حفظ صيانة لا حفظ ريبة، المعمر: القهر الذي لم يجرب الامور، يهان: يريد سحايا ارتفع من شق اليمن واليهاني لا يخلف، الحبي: القريب من الارض.

(۲۶) القصيدة الجاهلية في المفضليات ، دراسة موضوعية فنية ، د. مي يوسف خليف :

(٤٣) الفضليات: ٣٩٢

(٤٤) مشكلة الانسان: ١١١

(°°) أدب التاريخ عند العرب، د. عفت الشرقاوي: ١٧٦

(٢٦) الادب الجاهلي ، قضايا وفنون ونصوص ، د. حسني عبد الجليل يوسف: ٣١٤

(٤٧) المفضليات: ١١٢

لم ادم: لم ابسرح ، الخمسة : المنيسة ، الخلسة : الخليسل ، ذو البريقين : موضع .

(^٤) الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي ، د. يوسف خليف : ١١٢

(۴۹) القصيدة الجاهلية في المفضليات ، د. مي يوسف خليف: ۱۲۲

(۵۰) المفضليات: ١٤٥ – ١٤٦

(١٥) روح العصر ، دراسات نقدية في الشعر والمسرح والقصة ، د. عنز الدين اسباعيل : ١٥٢

(۵۲) المفضليات : ۱٤۸ – ۱٤۹

قصرى: اخر أمرى ، الشرجع: خشب

(۲۹) جماليات التحليل الثقافي ، الشعر الجاهلي نموذجاً ، د. يوسف عليات : ١٨١ (٣٠) صوت الشاعر القديم ، د. مصطفى ناصف : ٢٢٩ ، وينظر مقدمة القصيدة العربية في العصر الجاهلي ، د. حسين عطوان : ١٥٥ – ١٥٥

(٣١) ينظر : جماليات التحليل الثقافي . د. يوسف عليات : ١٧٨

(٣٢) مشكلة الحياة ، د. زكريا إبراهيم: ٢٦١

(٣٣) قراءة ثانية لشعرنا القديم: ٥٥

(٣٤) المفضليات: ٩١

المخالمة: المصادقة والمغازلة ، الصبوة: الخفة للهو حتى يفعل كما يفعل الصبيان ، يرنو: يديم النظر، دلها: ما تدل به من حسنها وملامحها، الخزيل: المتقطع، الرجع: الرجوع يريد انها تهتز في مشيها للين عظامها، التفاتل: الانفتال أي تتشي في مشيتها، الصوار: القطيع من البقر في منابقر (٢٠٠٠) ينظر المفضليات: ٩٥ – ٩٩

(٣٦) مشكلة الحياة: ٢٥٤

(۳۷) المفضليات: ١٥٤ – ١٥٤

السفاه والسفه: الجهل ، القذع: الكلام القبيح ، تلقا: تكذبا ، الجفوة: من اولاد الالفخم العظيمة الجوف واراد بالجفوة هنا: التحقير لأن الدية انها تكون بالابل ، فيقول انتها لن تحملا عين شيئاً ولو أنه جفرة

(۲۸) المفضليات: ١٥٥ – ١٥٥

(٣٩) المفضليات: ١٣٦

(٤٠) لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة ، د.

عبد الفتاح احمد يوسف: ٢٢٣

يشد بعضه الى بعض كالسريس يحمل عليه الموتى ، الشجز: الحزن ، الاصمع: الحديد المجتمع ليس بمنتشر ، يخترمن: يقتطعن ويستأصلن ، المستهتر: المولع بالشيء الذاهب العقل فيه من حرصه عليه .

# المصادر والمراجع:

القرآن الكريم

۱ – أدب التاريخ عند العرب ، د. عفت الشرقاوي ، مكتبة الشباب ، ۱۹۷۷ .

٢-الأدب الجاهلي قضايا وفنون ونصوص
 ، د. حسني عبد الجليل يوسف ، مؤسسة
 المختار للنشر والتوزيع ، القاهرة ، الطبعة
 الاولى ، ١٤٢١ ه - ٢٠٠١ م .

٣-الثنائيات الضدية ، دراسات في الشعر العربي القديم ، د. سمر الديوب ، منشورات الهيئة العامة السورية للكتاب ، وزوارة الثقافة ، دمشق ، ٢٠٠٩ .

3 - جدلية الخفاء والتجلّي ، دراسات بنيوية في الشعر ، د. كال أبو ديب ، دار العلم للملايين ، بيروت - لبنان ، الطبعة الثالثة ، شباط ( فيراير ) ، ١٩٨٤ .

٥-جماليات التحليل الثقافي ، الشعر الجاهلي نموذجاً ، د. يوسف عليات ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، بيروت – لبنان ، الطبعة الاولى ، ٢٠٠٤ م . ٢-جماليات الشعر الجاهلي ، دراسة في فلسفة الجال في الوعي الشعري الجاهلي ، د. هلال الجهاد ، مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت – لبنان ، الطبعة الاولى ،

حزيران ۲۰۰۷.

٧- جماليات النقد الثقافي ، نحو رؤية للانساق الثقافية في الشعر الاندلسي ، د. احمد جمال المرازيق ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، بيروت – لبنان ، الطبعة الاولى ، ٢٠٠٩ .

٨-الخطاب الشعري الجاهلي ، رؤية جديدة ، د. حسن مسكين ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء - المغرب ، الطبعة الاولى ، ٢٠٠٥ .

9-روح العصر ، دراسات نقدية في الشعر والمسرح والقصة ، د. عز الدين اسماعيل ، دار الرائد العربي ، بيروت - لبنان ، ط١ ، ١٩٧٢

10-شرح المعلقات السبع ، تبسيط للشروح القديمة مع تحليل ودراسة ، د. سليمان العطار ، دار الثقافة للنشر والتوزيع ، القاهرة ، ١٩٩٤ .

11-الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي ، د. يوسف خليف ، دار المعارف ، مصر ، الطبعة الخامسة ، ٢٠١٩ م .

17-الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها ، لأبي الحسين احمد بن فارس ، مؤسسة بدران للطباعة والنشر ، بيروت - لبنان ، ١٩٦٣ .

۱۳ - صوت الشاعر القديم ، د. مصطفى ناصف ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٩٢

١٤ - قراءة ثانية لشعرنا القديم ، د.
 مصطفى ناصف ، دار الاندلس للطباعة
 والنشر والتاوزيع ، بيروت - لبنان ، ط / ٢

، ۱۹۸۱ ه – ۱۹۸۱ م

١٥-القصيدة الجاهلية في المفضليات ، دراسة موضوعية فنية ، د. مي يوسف خليف ، الناشر ، مكتبة غريب ، القاهرة

١٦- كتاب سيبويه: أبو بشر عمرو بن عثان ، تحقيق عبد السلام هارون ، الجيزء الاول ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، الطبعة الثالثة ، ١٤٠٨ ه - ١٩٨٨ م . ١٧ -لسان العبرب، ابن منظور الافريقسي المصري ، دار صادر ، بيروت - لبنان ،

١٨ - المزهر في علوم اللغة وأنواعها ، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي، ضبطه وصممه ووضع حواشيه فؤادعلي منصور ، دار الكتب العلمية ، بيروت -لبنان ، الطبعة الأولى ، ١٤١٨ ه - ١٩٩٨ م . ١٩ - مشكلة الإنسان ، د. زكريا إبراهيم ، دار مصر للطباعة ، د. ت.

۲۰ - مشکلة الحیاة ، د. زکریا إبراهیم ، دار مصر للطباعة ، د. ت .

٢١-المعجم الفلسفي جميل صليبا ، الجزء الأول ، دارا لكتاب اللبناني ، بسروت -لنان ، ١٩٨٢ .

٢٢ - معجم مقاييس اللغة ، لابن فارس ، تحقيق عبد السلام هارون ، دار الفكر للطباعة والنشر ، مصر ، ١٩٧٩ .

٢٣-المفضليات ، المفضل بن محمد بن يحيى الضبى، شرح وتحقيق احمد محمد شاكر ، د. عبد السلام محمد هارون ، دار المعارف بمصر ، الطبعة التاسعة .

٢٤ - مقدمة للشعر العربي، أدونيس، دار الساقى ، طبعة جديدة منقحة ومزيدة ،

٢٥-مناهـج النقد الادبي بين النظريـة والتطبيق ، ديفيد ديتش ، ترجمة د. محمد يوسف نجم.

٢٦-النابغة الجعدي ، حياته وشعره ، د. ابراهيم عوض ، دار النهضة العربية ، القاهرة ، ١٩٩٣ .

الرسائل والاطاريح:

١ - الثنائيات الضدية في شعر ابن زیدون ، رسالةی ماجستیر ، ضمیاء احمد عبد جاسم الموسوى ، جامعة ذي قار ، كلية التربية الانسانية ، ۲۳3۱ ه - ۲۰۱۵ م .

٢-الثنائيات الضدية في الشعر الجاهلي ، دراسة تحليلية ، رسالة ماجستیر ، حنان ابو قاسم محمد ، كلية الاداب، جامعة اسيوط، ١٤٣٢ ه - ۲۰۱۱ م .

